/7~ \ PsicoSophia, 2025, Vol. 7, ngm. 1 (junio)
P G
S O P H I A https://doi.org/10.37354/rpsis0.2025.7.1.054
\_/

LA PSICOLOGIA POSITIVA A LA LUZ DE LA ESPIRITUALIDAD:
COMPATIBILIDAD, DESAFIOS Y OPORTUNIDADES
POSITIVE PSYCHOLOGY IN THE LIGHT OF SPIRITUALITY:
COMPATIBILITY, CHALLENGES AND OPPORTUNITIES

Diama Nellys Valdés Carmona’, Leonardo David Oliva Despaigne®, Angel Josué Amado
Baez®, lvan Moya Reyes*, Yusvaldineis Moreno Sanchez® , Yamil Oses Calderon®
Recibido: 1 de septiembre de 2025; Revisado: 26 de octubre de 2025; Aceptado: 28 de noviembre de 2025
Para cit?r este articulo:

Valdés Carmona, D. N., Oliva Despaigne, L. D., Amado Baez, A. J., Moya Reyes, |., Moreno Sanchez, Y. y Oses Calderén, Y. (2025).

La psicologia positiva a la luz de la espiritualidad: compatibilidad, desafios y oportunidades.

PsicoSophia, 7(1), 33-44. https://doi.org/10.37354/rpsis0.2025.7.1.054

RESUMEN

Este articulo examina la integracion de la psicologia positiva dentro del marco de la
psicologia cristiana, evaluando similitudes y diferencias fundamentales desde una perspectiva
espiritual. La psicologia positiva, surgida a finales del siglo XX, se centra en promover el bienestar
emocional y la felicidad a traves del estudio de fortalezas humanas y emociones positivas. Aunque
ha recibido criticas por su enfoque en la felicidad subjetiva, ha demostrado beneficios significativos
en lasalud mentaly la calidad de vida. La espiritualidad, por otro lado, es vista desde una perspectiva
teologica y psicolégica, abarcando la bisqueda de lo divino y las experiencias trascendentales
que dan sentido y propésito a la vida. La espiritualidad cristiana enfatiza la relacion personal
con Dios y el impacto transformador del perdon, la gratitud, el optimismo y la esperanza en la
vida de los individuos. El articulo explora como la psicologia positiva puede complementar los
principios biblicos al enfocarse en emociones positivas como el savoring del presente, el flow en
las actividades significativas, el perdon y la gratitud por el pasado, y el optimismo y la esperanza
para el futuro. Ademas, identifica areas de convergencia y divergencia entre la psicologia positiva
y la espiritualidad cristiana, proponiendo una integracion ética que respete los principios biblicos
mientras promueve el bienestar integral de los individuos.

Palabras clave: psicologia positiva, espiritualidad cristiana

'Diama Nellys Valdés Carmona, estudiante de la Maestria en Consejeria Familiar, Universidad de Montemorelos, dianor!38@gmail.com
*Leonardo David Oliva Despaigne, estudiante de la Maestria en Consejeria Familiar, Universidad de Montemorelos, leonardo.od96(@gmail.com
3Ange/ Josué Amado Baez, estudiante de la Maestria en Consejeria Familiar, Universidad de Montemorelos, angeljosueamadobaez(@gmail.com
“Ivdn Moya Reyes, estudiante de la Maestria en Consejeria Familiar, Universidad de Montemorelos, iasdmoya@gmail.com

*Yusvaldineis Moreno Sénchez, estudiante de la Maestria en Consejeria Familiar, Universidad de Montemorelos, yuvimorenoO7(@gmail.com
®Yamil Oses Calderon, estudiante de la Maestria en Consejeria Familiar, Universidad de Montemorelos, yakecuba33(@gmail.com

33


https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054
https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054
mailto:dianor138@gmail.com
mailto:leonardo.od96@gmail.com
mailto:angeljosueamadobaez@gmail.com
mailto:iasdmoya@gmail.com
mailto:yuvimoreno07@gmail.com
mailto:yakecuba33@gmail.com

ABSTRACT

This article explores the integration of positive psychology within the framework of Christian
psychology, assessing fundamental similarities and differences from a spiritual perspective. Positive psychology,
emerged in the late 20th century, focuses on promoting emotional well-being and happiness through the
study of human strengths and positive emotions. Despite criticism for its focus on subjective happiness, it
has demonstrated significant benefits in mental health and quality of life. Spirituality, on the other hand,
is viewed from both theological and psychological perspectives, encompassing the search for the divine and
transcendent experiences that provide meaning and purpose in life. Christian spirituality emphasizes the
personal relationship with God and the transformative impact of forgiveness, gratitude, optimism, and hope in
individuals' lives. The article explores how positive psychology can complement biblical principles by focusing on
positive emotions such as savoring the present, flow in meaningful activities, forgiveness, and gratitude for the
past, and optimism and hope for the future. It identifies areas of convergence and divergence between positive
psychology and Christian spirituality, proposing an ethical integration that respects biblical principles while
promoting the comprehensive well-being of individuals.

Keywords: positive psychology, christian spirituality

Introduccion

En el contexto de la Asociacion Cristiana de Estudios Psicologicos a fines del siglo pasado, surgio
un cuestionamiento crucial sobre la integracion de la psicologia y el cristianismo. Se argumento que no
existia una psicologia cristiana claramente definida que se distinga de la psicologia no cristiana. Esto se
debio, en parte, a la falta de teorias o métodos de investigacion exclusivamente cristianos en ese entonces
(citado en Bobgan, M. y Bobgan, D., 2009). Esta condicion, ain manifiesta en la actualidad, subraya la
necesidad de evaluary contrastar la psicologia clasica, arraigada en una epistemologia no cristiana, a la luz
de principios biblicos.

En las Gltimas décadas, la psicologia positiva ha emergido como un enfoque que busca no solo
tratar trastornos y enfermedades mentales, sino también promover el bienestar y la felicidad. Aunque
ha recibido criticas y elogios dentro de la comunidad académica, la psicologia positiva se ha consolidado
como un campo importante que estudia las fortalezas y virtudes humanas. Dado que muchos de sus
principios coinciden con valores promovidos por el cristianismo, como la gratitud, la esperanza y la
compasion, es pertinente explorar como la psicologia positiva puede ser integrada en un marco cristiano
sin comprometer los principios biblicos.

Este articulo se propone explorar la psicologia positiva desde una perspectiva espiritual,
examinando sus fundamentos y encontrando similitudes y diferencias con los principios cristianos. Este
analisis ayudara a determinar si la psicologia positiva puede integrarse de manera coherente y ética en el

marco mas amplio de |a psicologia cristiana.

34 PsicoSophia, 2025, Vol. 7, nim. 1 (junio)
https://doi.org/10.37354/rpsis0.2025.7.1.054



https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

Marco Teorico
Psicologia positiva

Desde la Segunda Guerra Mundial, la psicologia se ha centrado principalmente en tratar trastornos
y enfermedades mentales, ignorando en gran medida los aspectos positivos del funcionamiento humano
(Park et al., 2013). Sin embargo, la psicologia positiva fue fundada en 1998 por Martin Seligman, Mihaly
Csikszentmihalyi y Raymond Fowler como un movimiento cientifico que busca investigar y promover los
factores que contribuyen al bienestar y la felicidad de individuos y comunidades (Andrade, 2022).

La psicologia positiva reconoce que el tratamiento de trastornos no garantiza un bienestar
psicologico completo, pero no busca reemplazar a la psicologia tradicional. Mas bien, busca comprender
estos aspectos negativos desde una perspectiva mas amplia del bienestar. Entre sus objetivos se
encuentran identificar y comprender las fortalezas y virtudes humanas, estudiar las emociones positivas
y como afectan el bienestar, desarrollar intervenciones y programas que promuevan el bienestar y la
felicidad, y prevenir la aparicion de problemas de salud mental (Contreras y Esguerra, 2006). Explora
temas como la resiliencia, el optimismo y el sentido del humor a lo largo de la vida humana.

Investiga emociones positivas, rasgos de personalidad positivos y las instituciones que fomentan
su desarrollo (Gonzalez Arratia Lopez Fuentes y Valdez Medina, 2014). Seligman propone que la
felicidad es un proceso que se construye en el individuo a través de la adquisicion de virtudes universales
que se manifiestan en fortalezas personales. Su estudio encontré la presencia de veinticuatro fortalezas,
agrupadas en seis virtudes: sabiduria y conocimiento (creatividad, curiosidad, mente abierta, pasion
por aprender y perspectiva); coraje (valentia, persistencia, integridad, vitalidad); humanidad (amor,
generosidad, inteligencia social); justicia (civismo, justicia, liderazgo); templanza (perdon y compasion,
humildad y modestia, prudencia, autocontrol) y trascendencia (apreciacion de la belleza y la excelencia,
gratitud, esperanza, humor, espiritualidad) (Campo Moraga, 2020).

Ademas de las virtudes y fortalezas del caracter, los estudios de Seligman hallaron varios factores
que contribuyen en gran medida al bienestar. Estos fueron sintetizados en cinco elementos, nominados
como PERMA: positividad, relaciones interpersonales, involucramiento, sentido de vida y metas
alcanzadas (Tarragona, 2013).

La psicologia positiva ha sido objeto de criticas y defensas desde su aparicion. Ha sido cuestionada
por una simplista distincion entre emociones positivas y negativas y la falacia de prometer felicidad
ilimitada. Sus defensores alegan un equilibrio en esto ya que, aunque algunas emociones desagradables
podrian beneficiar al individuo, esto tiene un limite. Ademas, reconocen que la abundancia de emociones
positivas no siempre traera beneficios placenteros. Ante las acusaciones de ser producto del capitalismo
al inspirar mercados de autoayuda, esta responde con su papel de revalorizar y aplicar conceptos
antiguos, despertando el interes académico en temas subestimados como la gratitud y el perdon. Las
investigaciones le apoyan con varios metaanalisis que demuestran como el optimismo y el bienestar

emocional son buenos para la salud mental y fisica (Vazquez, 2013).

PsicoSophia, 2025, Vol. 7, nim. 1 (junio) 35
https://doi.org/10.37354/rpsis0.2025.7.1.054



https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

En los dltimos veinte anos, se han llevado a cabo numerosos estudios para evaluar el impacto
de programas fundamentados en la psicologia positiva en el bienestar de las personas. Una revision
bibliografica evaluo la implementacion de programas de mindfulness, inteligencia emocional, educacion
emocional y valores en el rendimiento académico y la conducta de los estudiantes, mostrando resultados
positivos. Se subray6 la necesidad de estudios adicionales para medir estos efectos a largo plazo (Gutiérrez
Lujan, 2021). Otro estudio destaco los beneficios potenciales de la psicologia positiva para adultos
mayores, sugiriendo que, a diferencia de la psicologia clinica enfocada en lo fisico y las enfermedades, la
psicologia positiva puede promover un envejecimiento exitoso (Gonzalez Valarezo et al., 2020). En el
ambito educativo, una investigacion cuasi experimental implemento un programa basado en psicologia
positiva, encontrando cambios estadisticamente significativos en el bienestar psicologico segin los
resultados del post test. Ademas, se identifico una correlacion estadisticamente significativa entre el
bienestar psicologico y las fortalezas del caracter (Garcia-Alvarez et al., 2020).

La psicologia positiva se considera un importante catalizador de transformaciones sociales y un
pilar para intervenciones mas efectivas en el desarrollo comunitario y en situaciones extremas como la
pobreza y los conflictos bélicos (Vazquez, 2013). Los tratamientos actuales pueden complementarse
con intervenciones positivas, lo que aumenta su eficacia y reduce el nimero de recaidas. En el ambito
clinico, la psicologia positiva se centra en las fortalezas y virtudes humanas, ayudando a combatir los
trastornos psicologicos y mejorando la recuperacion. En la educacion, se enfoca en las cualidades positivas
de individuos y grupos en entornos pedagogicos (Contreras y Esguerra, 2006). Ademas, la psicologia
positiva, en conjunto con la psicologia de la salud, tiene el potencial de mejorar la salud mental al mismo

tiempo que previene sintomas, riesgos y factores psicosociales (Alvarez y Rendon, 2020).

Espiritualidad

La espiritualidad ha sido examinada a través de dos enfoques distintos: teologico y psicologico.
La perspectiva teologica ha dado lugar a dos conceptos principales: teologia espiritual y espiritualidad.
La teologia espiritual tiene sus raices en la revelacion divina de Dios y esta estrechamente vinculada a las
creenciasy practicas religiosas. En cambio, la espiritualidad se extiende a la vida cotidiana de los individuos
que se dedican conscientemente a lo que perciben como absoluto. Desde la psicologia, la espiritualidad
se ve como una bisqueda de lo divino, donde lo sagrado se refiere a conexiones con un poder superior,
experiencias trascendentes en la vida diaria, llamado, vocacion, satisfaccion u otros aspectos que dan
significado a la vida. Ademas, puede ser vista como parte de todas las practicas que conducen hacia la
autocomprension y la plenitud, enriqueciendo el sentido, proposito e integracion personal, sean estas
practicas religiosas o no (Herrera y Marchant, 2018).

Diversas propuestas para comprender la espiritualidad desde perspectivas no creyentes se han
desarrollado en las dltimas decadas del siglo XX'y comienzos del XXI. Benavent Vallés (2003) la relaciona
con vitalidad, sentido y bienestar. Hadot (2006) la ve como un ejercicio espiritual filosofico. Comte-
Sponville (2006) destaca la apertura al infinito del ser humano. Corbi (2007) se centra en cultivar la

36 PsicoSophia, 2025, Vol. 7, nim. 1 (junio)
https://doi.org/10.37354/rpsis0.2025.7.1.054



https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

dimension absoluta de la realidad. Remolina Vargas (2017) la entiende como la subjetividad que construye
el significado de la vida. Foucault (1987) la define como la busqueda de la verdad y la autotransformacion
(citado en Escobar Mejia et al., 2022). Segin una revision, existen escalas para evaluar la espiritualidad,
pero a pesar de su alta confiabilidad, todavia tienen un sesgo importante: cada persona tiene percepciones
diferentes de su espiritualidad y la forma en que alguien la perciba o la exprese puede ser muy diferente
(Alcocer Sosa et al., 2020).

Ante esta dicotomia de pensamiento entre el concepto teologico y el psicologico, es necesario
salvaguardar las creencias y practicas cristianas sobre la espiritualidad para que no se aparten de los
principios biblicos. La espiritualidad cristiana se refiere explicitamente a la experiencia que la comunidad
tiene de la persona de Cristo, que el apostol Pablo llama "la vida segin el Espiritu” (Reina Valera, 1960,
Romanos. 8:2-17). En este sentido, puede ser definida como un estilo de vida guiado por el espiritu de
Cristo (Bueno-Castellanos et al., 2020). La Universidad de Andrews (2011) publico una Declaracion
sobre espiritualidad biblica, definiendose como el proceso de restauracion divina y sanacion de la relacion
quebrada entre el Dios Trinoy lahumanidad. Es la respuesta del corazon y lamente del hombre arrepentido
ante el corazon y la mente del Dios amoroso (Reina Valera, 1960, 1 Corintios. 2:12-13; Romanos. 8:14).
Esta conceptualizacion sera adoptada en el resto del articulo al referirse a la espiritualidad.

Existen varios estudios que muestran que la espiritualidad desempena un papel crucial en el
afrontamiento de diversas enfermedades y tratamientos. Entre estos se encuentran el cancer terminal,
la hemodialisis, la paraplejia, los cuidados paliativos, las cirugias, la anorexia nerviosa, la depresion vy las
enfermedades pulmonares, entre otros. Estas investigaciones, que incluyen principalmente a adultos con
problemas de salud fisica, demuestran que la espiritualidad y la religion ayudan a los adultos a sobrellevar
mejor los tratamientos, lo que aumenta las posibilidades de mejora (Moyano-Diaz y Saldias-Ortega,
2023).

Otros estudios indican que la espiritualidad es esencial para lograr la salud y el bienestar de las
personas. Su desarrollo permite a las personas alcanzar sus objetivos de vida con un pleno sentido de
existencia. Sin embargo, aquellas que no desarrollan su espiritualidad, o lo hacen de forma incompleta,

pueden enfrentar mayores dificultades para alcanzar la satisfaccion (Alcocer Sosa et al., 2020).

Relacion entre psicologia positiva y espiritualidad

Desde finales del siglo XIX, cuando las organizaciones religiosas comenzaron a proporcionar
asistencia y cuidado a personas enfermas a través de los primeros hospitales de salud mental, la relacion
entre psicologia y espiritualidad ha evolucionado notablemente. Estas organizaciones han desempenado
un papel crucial en la salud pablica, ofreciendo una amplia gama de servicios de apoyo en diversos paises.
Paralelamente, los profesionales de la salud mental han mostrado una mayor disposicion a integrar
la religion y la espiritualidad en sus practicas. En 1998, la Organizacion Mundial de la Salud (OMS)
reconoci6 oficialmente la espiritualidad como un componente fundamental de la calidad de vida. La
Asociacion Americana de Psicologia (APA) respalda esta integracion mediante la creacion de la Division

PsicoSophia, 2025, Vol. 7, nim. 1 (junio) 37
https://doi.org/10.37354/rpsis0.2025.7.1.054



https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

36y la publicacion del Handbook of Psychology, Religion, and Spirituality, ademas de mantener revistas
especializadas en el tema. Ademas, guias y consideraciones sobre la importancia de la espiritualidad en
la practica clinica han sido publicadas por la World Psychiatric Association y la Association for Spiritual,
Ethical, and Religious Values in Counseling (Pagan-Torres, 2022).

En el campo de la psicologia positiva, existe una linea de investigacion enfocada en las fortalezas
y virtudes que fomentan el desarrollo humano, donde se incluye el area de la espiritualidad. Peterson
y Seligman clasificaron estas virtudes en seis categorias principales con 24 fortalezas individuales. La
fortaleza de la espiritualidad, entendida como la creencia y compromiso con aspectos trascendentales de
la vida —ya sea divinos, sagrados, ideales o universales—, se situa dentro de la virtud de la trascendencia
(Martinez Marti, 2006). Esta fortaleza proporciona un sentido de propésito que moldea y consuela la
conducta humana, y se considera fundamental para el desarrollo del caracter. Investigaciones respaldan
una correlacion positiva entre la espiritualidad y diversos aspectos como la felicidad, el proposito de vida,
el bienestar fisico y psicologico, la resiliencia ante enfermedades, la capacidad de perdonar, asi como la
manifestacion de la bondad y la compasion (Rodriguez Lopez y Rodriguez Caballero, 2024).

La evolucion de la relacion entre psicologia y espiritualidad y la integracion de la espiritualidad en
el marco de la psicologia positiva destacan la sinergia entre ambos campos. Esta interrelacion demuestra
como las fortalezas espirituales, especialmente la espiritualidad, contribuyen al bienestar integral del
individuo, subrayando la importancia de un enfoque holistico en la salud mental que considere tanto
los aspectos psicologicos como los espirituales. A continuacion, se explorara como la psicologia positiva
puede relacionarse e integrarse con la espiritualidad biblica, examinando sus principios y valores comunes

y como juntos pueden ofrecer una perspectiva mas completa y enriquecedora del bienestar humano.

Puntos de convergencia
Aunque provienen de diferentes entornos y enfoques, la psicologia positiva y la espiritualidad
biblica tienen muchos puntos en comin que demuestran una conexion en sus objetivos y practicas.
Ambas disciplinas convergen en la idea de que el bienestar integral de la persona no solo se encuentra en

la ausencia de enfermedad, sino en la presencia de una vida plena con proposito significativo.

Emociones positivas en el presente

La psicologia positiva resalta la relevancia de las emociones positivas en la promocion del
bienestar psicologico, utilizando conceptos como el “savoring” y el “flow”. Segin Bryant y Veroff (2017),
el saboreo se define como la capacidad de apreciar, atender y mejorar las experiencias positivas de la vida,
permitiendo a las personas disfrutar plenamente del momento presente. Aunque el téermino “saboreo”
no se menciona explicitamente en la Biblia, los principios subyacentes de apreciacion y gratitud estan
claramente presentes.

Un ejemplo notable es el relato del cruce del Mar Rojo por el pueblo de Israel. Este evento marco
un momento de liberacion y victoria, donde el pueblo pudo experimentar y saborear su nueva condicion

38 PsicoSophia, 2025, Vol. 7, nim. 1 (junio)
https://doi.org/10.37354/rpsis0.2025.7.1.054



https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

de libertad tras anos de esclavitud en Egipto. Este acto de celebracion y reconocimiento se alinea con
el concepto de saboreo en psicologia positiva, demostrando como las emociones positivas pueden ser
vividas y apreciadas profundamente. (Exodo: 15). El concepto de "flow”, o experiencia optima, también
encuentra resonancia en la espiritualidad biblica, a pesar de no ser mencionado directamente.

El flow se refiere a la inmersion total en una actividad, donde la persona pierde la nocion del
tiempo debido a la concentracion y el placer que encuentra en dicha actividad. En los relatos biblicos,
se observan momentos que reflejan este estado de flow, especialmente en las ensenanzas de Jesis. Un
ejemplo prominente es la alimentacion de los cinco mil, donde la multitud pasaba todo el dia escuchando
a Jesus hablar sobre el reino de Dios sin percatarse del paso del tiempo. Este nivel de absorcion y
compromiso con las palabras de Jesis indica un estado de flow, similar al descrito por la psicologia positiva.

Asi, tanto el saboreo como el flow, conceptos clave en la psicologia positiva, encuentran sus
paralelos en las narrativas biblicas, destacando la profunda conexion entre la apreciacion de las experiencias

positivas y la inmersion total en actividades signiﬁcativas. (Marcos 6:33-35).

Emociones positivas en el pasado

La psicologia positivay la espiritualidad biblica reconocen laimportancia de las emociones positivas
del pasado, como el perdon y la gratitud, en la promocion del bienestar emocional y espiritual. En téerminos
de perdon, la psicologia positiva lo define como la voluntad subjetiva de renunciar al resentimiento y al
juicio negativo hacia aquellos que nos han hecho dano, transformando estos sentimientos en compasion
y generosidad. Este proceso no solo reduce el estrés y la ansiedad, sino que también mejora la salud
mental y fortalece las relaciones interpersonales (Soriano et al., 2019; Tala y Valenzuela, 2020; Beltran-
Morillas et al., 2015).

En la Biblia, una demostracion notable de perdon se encuentra en la historia de Naaman en
(Reina Valera, 1960, 2 Reyes 5), donde una nina cautiva, a pesar de haber sufrido enormemente, elige
perdonar y ayudar a su captor. Este acto refleja como el perdon puede liberar a una persona del peso
del rencor y la amargura, permitiéndole vivir en paz y armonia tanto consigo misma como con los demas
(Worthington y Scherer, 2004). Ambas perspectivas coinciden en que el perdon beneficia no solo a
quien es perdonado, sino también a quien perdona, promoviendo una vida mas plena y saludable.

La gratitud, por otro lado, se aprecia en ambos enfoques como una emocion positiva que puede
transformar nuestra percepcion de la vida y nuestras relaciones. Desde la psicologia positiva, la gratitud
se entiende como la capacidad de ampliar los recuerdos de los buenos momentos vividos y dar significado
a las acciones recibidas.

Esto se ha asociado con una mejora del bienestar emocional, mayor satisfaccion vital, optimismo
y una percepcion aumentada de felicidad (Emmons y McCullough, 2003). En la Biblia, se encuentran
numerosas exhortaciones a la gratitud, como en (Reina Valera,1960,1 Tesalonicenses 5:18) que nos insta

a "dar gracias en todo’, y en el (Reina Valera,1960, Salmo 100), que es un himno de accion de gracias.

PsicoSophia, 2025, Vol. 7, nim. 1 (junio) 39
https://doi.org/10.37354/rpsis0.2025.7.1.054



https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

Ademas, Jesus mismo enfatiza la importancia de la gratitud en el relato de los diez leprosos en (Reina
Valera,1960, Lucas 17:11- 19).

La practica de la gratitud no solo fortalece las relaciones interpersonales al fomentar la empatia 'y
la conexion emocional, sino que también tiene beneficios significativos para la salud mental, reduciendo
niveles de depresion y ansiedad (Algoe y Haidt, 2009; Wood et al., 2010). Ambas perspectivas, tanto la
espiritualidad biblica como la psicologia positiva, coinciden en que cultivar una actitud de gratitud puede

conducir a una vida mas plena y saludable.

Emociones positivas en el futuro

La psicologia positiva y la espiritualidad biblica comparten una vision comin sobre las emociones
positivas del futuro, especialmente en relacion con el optimismo y la esperanza. En términos de optimismo,
la psicologia positiva ha demostrado que esta actitud esta asociada con una mayor satisfaccion vital,
felicidad y bienestar emocional. Las personas optimistas tienden a enfrentar los desafios con una actitud
mas resiliente y esperanzadora, lo que les permite manejar el estrés y la ansiedad de manera mas efectiva
y encontrar soluciones practicas a los problemas (Carver et al., 2010; Puig Pérez et al., 2021).

Ademas, estudios han encontrado que el optimismo esta relacionado con una mejor salud fisica,
incluyendo un sistema inmunologico mas fuerte y una mayor longevidad (Scheier y Carver, 1985). En
la Biblia, versiculos como (Reina Valera, 1960, Jeremias 29:11 y Filipenses 4:8) destacan la importancia
de mantener una perspectiva optimista y confiar en los planes de Dios, enfocandose en lo que es bueno
y agradable a Dios. Al adoptar una actitud optimista, tanto la psicologia positiva como la espiritualidad
biblica coinciden en que experimentamos una transformacion emocional y espiritual que beneficia no
solo a la persona que la practica, sino también a quienes la rodean.

La esperanza es otra emocion positiva del futuro que se valora tanto en la psicologia positiva
como en la espiritualidad biblica. La psicologia positiva ha demostrado que la esperanza esta asociada con
una mayor satisfaccion vital, felicidad y bienestar emocional. Las personas que mantienen una actitud
esperanzadora tienden a enfrentar los desafios con mayor resiliencia y optimismo, reduciendo el estrés 'y
la ansiedad (Snyder et al., 2002).

La esperanza también fomenta la motivacion y la perseverancia, impulsando a las personas a
trabajar hacia sus metas y superar los obstaculos (Snyder et al., 1991). En la Biblia, versiculos como (Reina
Valera, 1960, Salmos 37:5; Isaias 40:31) enfatizan la confianza en las promesas de Dios y la fortaleza
que proviene de esperar en El, proporcionando una fuente de fuerza en tiempos dificiles. Al cultivar
una actitud de esperanza, ambas perspectivas coinciden en que experimentamos una transformacion
emocional y espiritual que nos permite vivir una vida mas plena y saludable, beneficiando tanto a la

persona que la practica como a quienes la rodean.
Puntos de divergencia
Aunque hay muchos puntos en comin entre la psicologia positiva y la espiritualidad cristiana,

40 PsicoSophia, 2025, Vol. 7, nim. 1 (junio)
https://doi.org/10.37354/rpsis0.2025.7.1.054



https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

también existen cuestiones divergentes. La psicologia positiva ha sido criticada por Vazquez (2013),
quien la considera una copia de la religion, ya que busca perseguir algo tan subjetivo como la felicidad.
Este enfoque se basa en una cosmovision similar a las ideas humanistas, que valoran las experiencias
subjetivas y emocionales (Arias Gallegos, 2016). En contraste, la Biblia sostiene que el ser humano fue
creado a imagen y semejanza de Dios y tiene un proposito divino (Reina Valera, 1960, Génesis. 1-2). La
psicologia positiva, por su parte, descarta la idea de que el hombre fue disefiado por Dios para funcionar

conforme a sus propositos (Arocha, 2016).

La Basqueda de la Felicidad

La psicologia positiva presenta la busqueda de la felicidad a traves de tres caminos, cada uno
conduciendo a una vida plena. El primer camino es una vida placentera, que consiste en buscar la mayor
cantidad de emociones positivas, placer y momentos felices. Estos deben ser plenamente vividos en
el presente, recordados en el pasado con perdon y gratitud, y buscados en el futuro con optimismo
y esperanza. El segundo camino hacia la felicidad es la busqueda de una vida comprometida, donde
las ocupaciones, acciones, hobbies y desafios nos absorben a tal punto que sentimos que el tiempo se
detiene, anadiendo productivamente el sentimiento de “flow". El tercer camino es la bisqueda del sentido
de la vida, que se encuentra al practicar el servicio a otros, obteniendo un significado que se traduce en
felicidad (Castro Solano, 2014). Segin Vera Poseck (2006), esta busqueda de la felicidad actia como
un amortiguador de los trastornos mentales y una cura para el sufrimiento y otras patologias.

Estudios como los de Aparicio y Valentin (2021) han demostrado una relacion positiva entre la
vida devocional y la felicidad en los feligreses adventistas. Cuando las personas mantienen una devocion
constante mediante la lectura de la Biblia y la practica de la oracion, comienzan a experimentar una
verdadera felicidad sin buscarla explicitamente. La Biblia expone en (Reina-Valera, 1960, Eclesiastés
12:13) “El fin de todo el discurso, es éste: Venera a Dios y guarda sus Mandamientos, porque éste es el
todo del hombre”. La espiritualidad ofrece resultados similares a los propuestos por Seligman, tales como
el servicio a otros, el disfrute de los momentos, el amor y la significancia, el perdon y la esperanza.

Sin embargo, la psicologia positiva omite la obediencia a Dios, que la Biblia presenta como el
camino a la verdadera felicidad. La espiritualidad biblica otorga al hombre un poder y un sentimiento de
paz y tranquilidad que no se pueden obtener por si mismo, ya que solo provienen de un Ser Superior.
Algunos versiculos que ilustran la bendicion de la felicidad en la Biblia incluyen (Reina Valera, 1960,
Deuteronomio 12:28) "Guarda y obedece todas estas leyes que te mando. Asi, al hacer lo que es recto a
los ojos del Senor tu Dios, te ira bien a ti y a tus hijos para siempre”, y (Reina Valera, 1960, Juan 7:38):

"Como dice la Escritura, el que cree en mi, rios de agua viva brotaran de su corazon”.

Sentido de la Vida
Aunque desde tiempos antiguos, los epicureos y los hedonistas se disputaban cual era el sentido

de la vida, la investigacion actual ain no ha llegado a una conclusion contundente sobre esta afirmacion.

PsicoSophia, 2025, Vol. 7, nim. 1 (junio) 41
https://doi.org/10.37354/rpsis0.2025.7.1.054



https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

Sin embargo, la psicologia positiva afirma que cuando una persona potencia sus fortalezas y encuentra su
sentido de la vida, llega a la verdadera felicidad. Desde el plano profesional, nadie debe forzar un camino
para la busqueda de este axioma (Park et al., 2013). La labor de la psicologia positiva en la busqueda del
sentido de la vida del paciente es simplemente apoyarlo para que esa persona siga intentando y buscando
su proposito, lo que le hara feliz y beneficiara su salud.

Para la espiritualidad biblica, el hombre es un ser creado por Dios, y aunque fue separado del
plan original por la intrusion del pecado, Dios le otorga un proposito y una esperanza para su futuro. Ser
un adorador es el primer proposito de la vida segun la Biblia. (Reina-Valera, 1960, Salmo 96:9,11) dice:
“Adorad al Eterno en la hermosura de su santidad, respetadlo toda la tierra. Alegrense los cielos y gocese
la tierra, brame el mar y su plenitud”. En (Reina Valera, 1960, 1 Juan 3:23-24) se habla de continuar
las ensenanzas de amor que Cristo enunci6 para adquirir sentido en la vida: “Este es su mandato: que
creamos en el Nombre de su Hijo Jesucristo, y nos amemos unos a otros tal como él nos mando. El que
guarda sus Mandamientos, vive en Dios, y Dios en él. Y en esto sabemos que él vive en nosotros, por
el Espiritu que nos ha dado”. La esperanza que presenta Dios en la Biblia es la de una tierra nueva y un
cielo nuevo como se menciona en (Reina Valera, 1960, Juan 14:1-3, 2 Pedro 3:13 y Apocalipsis 21:1.)
Esta esperanza va mas alla de un futuro cercano, y las decisiones del hombre definiran su futuro. Asi se

completa el sentido de la vida desde el plano de la espiritualidad biblica.

Conclusiones

Este articulo explora la interseccion de la psicologia positiva y la espiritualidad biblica, destacando
sus puntos en comun y diferencias. Desde sus inicios, la psicologia positiva se ha centrado en el estudio
de las emociones, fortalezas y virtudes positivas que contribuyen al bienestar y la felicidad humanos. Al
mismo tiempo, la espiritualidad biblica proporciona un marco teologico que guia a la persona hacia una
vida significativa y satisfactoria a través de principios y valores cristianos.

Las emociones positivas, ya sean presentes (savoring y flow), pasadas (perdon y gratitud) o futuras
(optimismo y esperanza), resuenan en la espiritualidad biblica. A traves de las historias y ensenanzas de
la Biblia, queda claro que la gratitud, el perdon y la esperanza son valores fundamentales que no solo
mejoran el bienestar emocional y espiritual, sino que tambien aumentan la resiliencia y la capacidad de
enfrentar la adversidad.

Sin embargo, existen diferencias significativas. La psicologia positiva se basa en una cosmovision
humanista y busca la felicidad maximizando las emociones positivas y participando en actividades
significativas. En contraste, la espiritualidad biblica afirma que la verdadera felicidad y el significado de la
vida residen en obedecer y adorar a Dios y seguir sus mandamientos y principios.

A pesar de estas diferencias, es posible y enriquecedor integrar la psicologia positiva en un marco
cristiano. Los valores y principios de la psicologia positiva como la gratitud, el optimismo y el perdon
pueden verse como un complemento de los valores biblicos, proporcionando un enfoque holistico que
incluye la salud psicologica y espiritual. Esta integracion puede proporcionar una vision mas completa y

42 PsicoSophia, 2025, Vol. 7, nim. 1 (junio)
https://doi.org/10.37354/rpsis0.2025.7.1.054



https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

ética del bienestar humano, adherirse a los principios biblicos y promover una vida plena y significativa.
En resumen, la psicologia positiva y la espiritualidad biblica, si bien tienen fundamentos diferentes,
pueden converger con el objetivo comin de promover el bienestar humano general. Una combinacion de
ambos enfoques puede proporcionar una comprension mas profunda y completa del bienestar humano,
enfatizando la importancia de considerar los aspectos psicologicos y espirituales en la bisqueda de una

vida plena 'y signiﬁcativa.

Referencias

Alcocer Sosa, A. C., Cid Henriquez, P. y Guerrero-Castaneda, R. F. (2020). Autotrascendencia y espiritualidad en personas adultas
mayores, reflexion para el cuidado. Enfermeria Actual de Costa Rica, 40. https://doi.org/10.15517/revenf.v0i39.40800

Algoe, S. B. y Haidt, J. (2009). Witnessing excellence in action: The ‘other-praising’ emotions of elevation, gratitude, and admiration.
The Journal of Positive Psychology, 4(2),105-127. https://doi.org/10.1080/17439760802650519

Andrade, L. B. (2022). La psicologia positiva en el contexto de la psicologia estadounidense. Acta Comportamentalia, 30(1), 89-119.
https://doi.org/10.32870/ac.v30i1.81393

Andrews University. (2011). A Statement on Biblical Spirituality. Seventh-day Adventist Theological Seminary, 17.
https://digitalcommons.andrews.edu/sem-books/17

Aparicio, H. y Valentin, D. (2021). Vida devocional y felicidad en los feligreses adventistas de la iglesia Libertadores del Distrito San
Martin de Porres, Lima, 2019. [Tesis de grado, Universidad Peruana Union]. Repositorio institucional.
http://repositorio.upeu.edu.pe/handle/20.500.12840/5138

Avrias Gallegos, W. L. (2016). ;Es la Psicologia Positiva Presentista?: Breve revision de las criticas a la Psicologia Positiva a la luz de la
historia de la Psicologia y la Epistemologia. Revista Peruana de Historia de la Psicologia, 2, 93-110.
https://historiapsiperu.org.pe/volumen-2-enero-diciembre-2016/

Arocha, O. (08 de marzo de 2016). ;Psicologia o Biblia?. Coalicion por el evangelio.
https://www.coalicionporelevangelio.org/articulo/psicologia-o-biblia/

Beltran-Morillas, A. M., Valor-Segura, . y Exposito, F. (2015). El perdon ante transgresiones en las relaciones interpersonales.
Psychosocial Intervention, 24(2), 71-78. https://doi.org/10.1016/}.psi.2015.05.001

Bobgan, M., y Bobgan, D. (2009). El Fin de la Psicologia Cristiana. Llamada de Medianoche.

Bryant, F. B. y Veroff, J. (2017). Saborear: un nuevo modelo de experiencia positiva. Prensa Psicologica.
https://doi.org/10.4324/9781315088426

Bueno-Castellanos, M., De Souza Martins, M. y Posada-Bernal, S. (2020). Espiritualidad y estilos de vida. Cuestiones Teolégicas, 47(108),
102-118. https://doi.org/10.18566/cueteo.v47n108.a06

Campo Moraga, S. A. (2020). Desde la felicidad al bienestar: una mirada desde la psicologia positiva. Revista Reflexion e Investigacion
Educacional, 3(1), 137-148. https://doi.org/10.22320/reined.v3i1.4507

Carver, C.S,, Scheier, M. F., y Segerstrom, S. C. (2010). Optimism. Clinical Psychology Review, 30(7), 879-889.
https://doi.org”0.1016/_’i.cpr.2010.01‘006

Castro Solano, A. (2014). Fundamentos de la Psicologia Positiva. Editorial Paidos.

Contreras, F.y Esguerra, G. (2006). Psicologia positiva: una nueva perspectiva en psicologia. Revista Diversitas: Perspectivas en Psicologia,
2(2), 311-319. https://doi.org/10.15332/5s1794-9998.2006.0002.10

Emmons, R. A,y McCullough, M. E. (2003). Counting blessings versus burdens: An experimental investigation of gratitude and

subjective well-being in daily life. Journal of Personality and Social Psychology, 84(2), 377-389.
https://doi.org/10.1037/0022-3514.84.2.377

Escobar Mejia, J. E., Quintero Torres, F. A,y Moncada Guzman, C. J. (2022). Fenomenologia y representaciones sociales como método
investigativo para la comprension teologica de la espiritualidad. Cuestiones teologicas, 49(111),190-207.
https://doi.org/10.18566/cueteo.v49n111.a03

Garcia-Alvarez, D., Soler, M. J., Achard-Braga, L. y Cobo-Rendon, R. (2020). Programa de psicologia positiva sobre el bienestar
psicologico aplicado a personal educativo. Revista Electronica Educare, 24(1),1-24. https://doi.org/10.15359/ree.24-1.19

Gonzalez Arratia Lopez Fuentes, N. |, y Valdez Medina, J. L. (2014). Psicologia positiva y bienestar. En Gonzalez Arratia Lopez Fuentes,
N. I. (Ed.). Bienestar y familia: una mirada desde la psicologia positiva (pp. 23-36). UAEM.

Gonzalez Valarezo, M., Piza Brugos, N. y Sanchez Cabezas, P. P. (2020). La psicologia positiva como recurso en la atencion del adulto
mayor. Revista Conrado, 16(72), 109-115. https://conrado.ucf.edu.cu/index.php/conrado/article/view/1206

Gutiérrez Lujan, I. C. (2021). El uso de estrategias didacticas activas para el desarrollo de habilidades socioemocionales en estudiantes de
educacion primaria. Revista Veritas de Difusion Cientifica, 2(1), 65-82.
https://revistaveritas.org/index.php/veritas/article/view/10

PsicoSophia, 2025, Vol. 7, nim. 1 (junio) 43
https://doi.org/10.37354/rpsis0.2025.7.1.054



https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054
https://doi.org/10.15517/revenf.v0i39.40800
https://doi.org/10.1080/17439760802650519
https://doi.org/10.32870/ac.v30i1.81393
https://digitalcommons.andrews.edu/sem-books/17
http://repositorio.upeu.edu.pe/handle/20.500.12840/5138
https://historiapsiperu.org.pe/volumen-2-enero-diciembre-2016/ 
https://www.coalicionporelevangelio.org/articulo/psicologia-o-biblia/
https://doi.org/10.1016/j.psi.2015.05.001
https://doi.org/10.4324/9781315088426
https://doi.org/10.18566/cueteo.v47n108.a06
https://doi.org/10.22320/reined.v3i1.4507
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2010.01.006
https://doi.org/10.15332/s1794-9998.2006.0002.10
https://doi.org/10.1037/0022-3514.84.2.377
https://doi.org/10.18566/cueteo.v49n111.a03
https://doi.org/10.15359/ree.24-1.19
https://conrado.ucf.edu.cu/index.php/conrado/article/view/1206
https://revistaveritas.org/index.php/veritas/article/view/10

Herrera, F. V. y Marchant, L. M. (2018). La espiritualidad como fortaleza humana y su relacion con la construccion de sentido vital.
Algunas notas especificas para el campo educativo. CAURIENSIA. Revista anual de Ciencias Eclesiasticas, 13, 277-299.
https://doi.org/10.17398/2340-4256.13.277

Martinez Marti, M. L. (2006). El estudio cientifico de las fortalezas trascendentales desde la psicologia positiva. Clinica y salud, 17(3),
245-258. https://journals.copmadrid.org/clysa/art/b83aac23b9528732¢23cc7352950e880

Moyano-Diaz, E. y Saldias-Ortega, F. (2023). Influencia de la espiritualidad y religiosidad sobre la felicidad en adultos mayores. Psykhe,
32(2), 1-18. https://doi.org/10.7764/psykhe.2021.29435

Pagan-Torres, O. M. (2022). Abriendo nuevas puertas: Relevancia clinica de integrar la religion y la espiritualidad en la disciplina de la
psicologia. Revista Puertorriqueria de Psicologia, 33(2), 258-271. https://doi.org/10.55611/reps.3302.05

Park, N., Peterson, C.y Sun J. K. (2013). La psicologia positiva: investigacion y aplicaciones. Terapia Psicolégica, 31(1), 11-19.

https://teps.cl/index.php/teps/article/view/83

Puig Pérez, S., Alino Costa, M., Duque Moreno, A., Cano Lopez, |., Martinez Lopez, P., Almela Zamorano, M. y Garcia Rubio, M. J.
(2021). Optimismo disposicional y estrés: claves para promover el bienestar psicologico. Papeles del Psicologo, 42(2), 89-99.
https://doi.org/10.23923/pap.psicol2021.2953

Rodriguez Lopez, K. Y. y Rodriguez Caballero, L. J. (2024). Aportes de la espiritualidad desde la psicologia positiva: una revision sistematizada

[Trabajo de grado de la Universidad el Bosque]. Repositorio institucional
https://repositorio.unbosque.edu.co/server/api/core/bitstreams/230e8659-1776-4f37-a136-3d2d510a1960/content

Scheier, M. F.y Carver, C. S. (1985). Optimism, coping, and health: Assessment and implications of generalized outcome expectancies.
Health Psychology, 4(3), 219-247. https://doi.org/10.1037/0278-6133.4.3.219

Snyder, C. R, Harris, C., Anderson, J. R., Holleran, S. A, Irving, L. M., Sigmon, S. T. y Harney, P. (1991). The will and the ways:
Development and validation of an individual-differences measure of hope. Journal of Personality and Social Psychology, 60(4),
570-585. https://doi.org/10.1037/0022-3514.60.4.570

Snyder, C. R., Rand, K. L. y Sigmon, D. R. (2002). Hope theory: A member of the positive psychology family. Handbook of Positive
Psychology, 257-276. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199399314.013.3

Soriano, J. G., Pérez-Fuentes, M. d. C., Molero, M. d. M., Tortosa, B. M. y Gonzalez, A. (2019). Beneficios de las intervenciones
psicologicas en relacion al estrés y ansiedad: Revision sistematica y metaanalisis. European Journal of Education and Psychology,
12(2),191-206. https://doi.org/10.30552/ejep.v12i2.283

Tala, A. y Valenzuela, J. (2020). Si quiero sanar, deberia perdonar: Una revision sobre el perdon y la salud. Revista Chilena de Neuro-
Psiquiatria, 58(3), 251-258. https://www.journalofneuropsychiatry.cl/edicion.php?id=6

Tarragona, M. (2013). Psicologia positiva y terapias constructivas: una propuesta integradora. Terapia Psicologica, 31(1), 115-125.

https://teps.cl/index.php/teps/article/view/91
Vazquez, C. (2013). La psicologia positiva y sus enemigos: una réplica en base a la evidencia cientifica. Papeles del psicologo, 34(2), 91-115.

https://www.papelesdelpsicologo.es/resumen?pii=2233

Vera Poseck, B. (2006). Psicologia Positiva: Una nueva forma de entender la Psicologia. Papeles del Psicologo, 27(1), 3-8

https://www.papelesdelpsicologo.es/resumen?pii=1279

Wood, A. M., Froh, J. J. y Geraghty, A. W. A. (2010). Gratitude and well-being: A review and theoretical integration. Clinical Psychology
Review, 30(7), 890- 905. https://doi.org/10.1016/j.cpr.2010.03.005

Worthington, E. L., Jr. y Scherer, M. (2004). Forgiveness is an emotion-focused coping strategy that can reduce health
risks and promote health resilience: Theory, review, and hypotheses. Psychology y Health, 19(3), 385-405.
https://doi.org/10.1080/0887044042000196674

44 PsicoSophia, 2025, Vol. 7, nim. 1 (junio)
https://doi.org/10.37354/rpsis0.2025.7.1.054



https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054
https://doi.org/10.17398/2340-4256.13.277
https://journals.copmadrid.org/clysa/art/b83aac23b9528732c23cc7352950e880
https://doi.org/10.7764/psykhe.2021.29435
https://doi.org/10.55611/reps.3302.05
https://teps.cl/index.php/teps/article/view/83
https://doi.org/10.23923/pap.psicol2021.2953
https://repositorio.unbosque.edu.co/server/api/core/bitstreams/230e8659-f776-4f37-a136-3d2d510a1960/content
https://doi.org/10.1037/0278-6133.4.3.219
https://doi.org/10.1037/0022-3514.60.4.570
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199399314.013.3
https://doi.org/10.30552/ejep.v12i2.283
https://www.journalofneuropsychiatry.cl/edicion.php?id=6
https://teps.cl/index.php/teps/article/view/91 
https://www.papelesdelpsicologo.es/resumen?pii=2233
https://www.papelesdelpsicologo.es/resumen?pii=1279
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2010.03.005
https://doi.org/10.1080/0887044042000196674

