
33

RESUMEN
	 Este artículo examina la integración de la psicología positiva dentro del marco de la 
psicología cristiana, evaluando similitudes y diferencias fundamentales desde una perspectiva 
espiritual. La psicología positiva, surgida a finales del siglo XX, se centra en promover el bienestar 
emocional y la felicidad a través del estudio de fortalezas humanas y emociones positivas. Aunque 
ha recibido críticas por su enfoque en la felicidad subjetiva, ha demostrado beneficios significativos 
en la salud mental y la calidad de vida. La espiritualidad, por otro lado, es vista desde una perspectiva 
teológica y psicológica, abarcando la búsqueda de lo divino y las experiencias trascendentales 
que dan sentido y propósito a la vida. La espiritualidad cristiana enfatiza la relación personal 
con Dios y el impacto transformador del perdón, la gratitud, el optimismo y la esperanza en la 
vida de los individuos. El artículo explora cómo la psicología positiva puede complementar los 
principios bíblicos al enfocarse en emociones positivas como el savoring del presente, el flow en 
las actividades significativas, el perdón y la gratitud por el pasado, y el optimismo y la esperanza 
para el futuro. Además, identifica áreas de convergencia y divergencia entre la psicología positiva 
y la espiritualidad cristiana, proponiendo una integración ética que respete los principios bíblicos 
mientras promueve el bienestar integral de los individuos.
Palabras clave: psicología positiva, espiritualidad cristiana

PsicoSophia, 2025, Vol. 7, núm. 1 (junio)
https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

Recibido: 1 de septiembre de 2025; Revisado: 26 de octubre de 2025; Aceptado: 28 de noviembre de 2025

Para citar este artículo:
Valdés Carmona, D. N., Oliva Despaigne, L. D., Amado Báez, Á. J., Moya Reyes, I., Moreno Sánchez, Y. y Oses Calderón, Y. (2025). 

La psicología positiva a la luz de la espiritualidad: compatibilidad, desafíos y oportunidades. 
PsicoSophia, 7(1), 33–44.  https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

Diama Nellys Valdés Carmona1, Leonardo David Oliva Despaigne2, Ángel Josué Amado 
Báez3, Iván Moya Reyes4, Yusvaldineis Moreno Sánchez5 , Yamil Oses Calderón6  

LA PSICOLOGÍA POSITIVA A LA LUZ DE LA ESPIRITUALIDAD: 
COMPATIBILIDAD, DESAFÍOS Y OPORTUNIDADES

POSITIVE PSYCHOLOGY IN THE LIGHT OF SPIRITUALITY: 
COMPATIBILITY, CHALLENGES AND OPPORTUNITIES

¹Diama Nellys Valdés Carmona, estudiante de la Maestría en Consejería Familiar, Universidad de Montemorelos, dianor138@gmail.com

²Leonardo David Oliva Despaigne, estudiante de la Maestría en Consejería Familiar, Universidad de Montemorelos, leonardo.od96@gmail.com

³Ángel Josué Amado Báez, estudiante de la Maestría en Consejería Familiar, Universidad de Montemorelos, angeljosueamadobaez@gmail.com
 4Iván Moya Reyes, estudiante de la Maestría en Consejería Familiar, Universidad de Montemorelos, iasdmoya@gmail.com

⁵Yusvaldineis Moreno Sánchez, estudiante de la Maestría en Consejería Familiar, Universidad de Montemorelos, yuvimoreno07@gmail.com
6Yamil Oses Calderón, estudiante de la Maestría en Consejería Familiar, Universidad de Montemorelos, yakecuba33@gmail.com

https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054
https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054
mailto:dianor138@gmail.com
mailto:leonardo.od96@gmail.com
mailto:angeljosueamadobaez@gmail.com
mailto:iasdmoya@gmail.com
mailto:yuvimoreno07@gmail.com
mailto:yakecuba33@gmail.com


34 PsicoSophia, 2025, Vol. 7, núm. 1 (junio)
https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

ABSTRACT
	 This article explores the integration of positive psychology within the framework of Christian 
psychology, assessing fundamental similarities and differences from a spiritual perspective. Positive psychology, 
emerged in the late 20th century, focuses on promoting emotional well-being and happiness through the 
study of human strengths and positive emotions. Despite criticism for its focus on subjective happiness, it 
has demonstrated significant benefits in mental health and quality of life. Spirituality, on the other hand, 
is viewed from both theological and psychological perspectives, encompassing the search for the divine and 
transcendent experiences that provide meaning and purpose in life. Christian spirituality emphasizes the 
personal relationship with God and the transformative impact of forgiveness, gratitude, optimism, and hope in 
individuals' lives. The article explores how positive psychology can complement biblical principles by focusing on 
positive emotions such as savoring the present, flow in meaningful activities, forgiveness, and gratitude for the 
past, and optimism and hope for the future. It identifies areas of convergence and divergence between positive 
psychology and Christian spirituality, proposing an ethical integration that respects biblical principles while 
promoting the comprehensive well-being of individuals.
Keywords: positive psychology, christian spirituality
 

Introducción
	 En el contexto de la Asociación Cristiana de Estudios Psicológicos a fines del siglo pasado, surgió 
un cuestionamiento crucial sobre la integración de la psicología y el cristianismo. Se argumentó que no 
existía una psicología cristiana claramente definida que se distinga de la psicología no cristiana. Esto se 
debió, en parte, a la falta de teorías o métodos de investigación exclusivamente cristianos en ese entonces 
(citado en Bobgan, M. y Bobgan, D., 2009). Esta condición, aún manifiesta en la actualidad, subraya la 
necesidad de evaluar y contrastar la psicología clásica, arraigada en una epistemología no cristiana, a la luz 
de principios bíblicos.
	 En las últimas décadas, la psicología positiva ha emergido como un enfoque que busca no solo 
tratar trastornos y enfermedades mentales, sino también promover el bienestar y la felicidad. Aunque 
ha recibido críticas y elogios dentro de la comunidad académica, la psicología positiva se ha consolidado 
como un campo importante que estudia las fortalezas y virtudes humanas. Dado que muchos de sus 
principios coinciden con valores promovidos por el cristianismo, como la gratitud, la esperanza y la 
compasión, es pertinente explorar cómo la psicología positiva puede ser integrada en un marco cristiano 
sin comprometer los principios bíblicos.
	 Este artículo se propone explorar la psicología positiva desde una perspectiva espiritual, 
examinando sus fundamentos y encontrando similitudes y diferencias con los principios cristianos. Este 
análisis ayudará a determinar si la psicología positiva puede integrarse de manera coherente y ética en el 
marco más amplio de la psicología cristiana.

https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054


35PsicoSophia, 2025, Vol. 7, núm. 1 (junio)
https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

Marco Teórico
Psicología positiva

	 Desde la Segunda Guerra Mundial, la psicología se ha centrado principalmente en tratar trastornos 
y enfermedades mentales, ignorando en gran medida los aspectos positivos del funcionamiento humano 
(Park et al., 2013). Sin embargo, la psicología positiva fue fundada en 1998 por Martin Seligman, Mihaly 
Csikszentmihalyi y Raymond Fowler como un movimiento científico que busca investigar y promover los 
factores que contribuyen al bienestar y la felicidad de individuos y comunidades (Andrade, 2022).
	 La psicología positiva reconoce que el tratamiento de trastornos no garantiza un bienestar 
psicológico completo, pero no busca reemplazar a la psicología tradicional. Más bien, busca comprender 
estos aspectos negativos desde una perspectiva más amplia del bienestar. Entre sus objetivos se 
encuentran identificar y comprender las fortalezas y virtudes humanas, estudiar las emociones positivas 
y cómo afectan el bienestar, desarrollar intervenciones y programas que promuevan el bienestar y la 
felicidad, y prevenir la aparición de problemas de salud mental (Contreras y Esguerra, 2006). Explora 
temas como la resiliencia, el optimismo y el sentido del humor a lo largo de la vida humana.
	 Investiga emociones positivas, rasgos de personalidad positivos y las instituciones que fomentan 
su desarrollo (González Arratia López Fuentes y Valdez Medina, 2014). Seligman propone que la 
felicidad es un proceso que se construye en el individuo a través de la adquisición de virtudes universales 
que se manifiestan en fortalezas personales. Su estudio encontró la presencia de veinticuatro fortalezas, 
agrupadas en seis virtudes: sabiduría y conocimiento (creatividad, curiosidad, mente abierta, pasión 
por aprender y perspectiva); coraje (valentía, persistencia, integridad, vitalidad); humanidad (amor, 
generosidad, inteligencia social); justicia (civismo, justicia, liderazgo); templanza (perdón y compasión, 
humildad y modestia, prudencia, autocontrol) y trascendencia (apreciación de la belleza y la excelencia, 
gratitud, esperanza, humor, espiritualidad) (Campo Moraga, 2020).
	 Además de las virtudes y fortalezas del carácter, los estudios de Seligman hallaron varios factores 
que contribuyen en gran medida al bienestar. Estos fueron sintetizados en cinco elementos, nominados 
como PERMA: positividad, relaciones interpersonales, involucramiento, sentido de vida y metas 
alcanzadas (Tarragona, 2013).
	 La psicología positiva ha sido objeto de críticas y defensas desde su aparición. Ha sido cuestionada 
por una simplista distinción entre emociones positivas y negativas y la falacia de prometer felicidad 
ilimitada. Sus defensores alegan un equilibrio en esto ya que, aunque algunas emociones desagradables 
podrían beneficiar al individuo, esto tiene un límite. Además, reconocen que la abundancia de emociones 
positivas no siempre traerá beneficios placenteros. Ante las acusaciones de ser producto del capitalismo 
al inspirar mercados de autoayuda, esta responde con su papel de revalorizar y aplicar conceptos 
antiguos, despertando el interés académico en temas subestimados como la gratitud y el perdón. Las 
investigaciones le apoyan con varios metaanálisis que demuestran cómo el optimismo y el bienestar 
emocional son buenos para la salud mental y física (Vázquez, 2013). 

https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054


36 PsicoSophia, 2025, Vol. 7, núm. 1 (junio)
https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

	 En los últimos veinte años, se han llevado a cabo numerosos estudios para evaluar el impacto 
de programas fundamentados en la psicología positiva en el bienestar de las personas. Una revisión 
bibliográfica evaluó la implementación de programas de mindfulness, inteligencia emocional, educación 
emocional y valores en el rendimiento académico y la conducta de los estudiantes, mostrando resultados 
positivos. Se subrayó la necesidad de estudios adicionales para medir estos efectos a largo plazo (Gutiérrez 
Luján, 2021). Otro estudio destacó los beneficios potenciales de la psicología positiva para adultos 
mayores, sugiriendo que, a diferencia de la psicología clínica enfocada en lo físico y las enfermedades, la 
psicología positiva puede promover un envejecimiento exitoso (González Valarezo et al., 2020). En el 
ámbito educativo, una investigación cuasi experimental implementó un programa basado en psicología 
positiva, encontrando cambios estadísticamente significativos en el bienestar psicológico según los 
resultados del post test. Además, se identificó una correlación estadísticamente significativa entre el 
bienestar psicológico y las fortalezas del carácter (García-Álvarez et al., 2020).
	 La psicología positiva se considera un importante catalizador de transformaciones sociales y un 
pilar para intervenciones más efectivas en el desarrollo comunitario y en situaciones extremas como la 
pobreza y los conflictos bélicos (Vázquez, 2013). Los tratamientos actuales pueden complementarse 
con intervenciones positivas, lo que aumenta su eficacia y reduce el número de recaídas. En el ámbito 
clínico, la psicología positiva se centra en las fortalezas y virtudes humanas, ayudando a combatir los 
trastornos psicológicos y mejorando la recuperación. En la educación, se enfoca en las cualidades positivas 
de individuos y grupos en entornos pedagógicos (Contreras y Esguerra, 2006). Además, la psicología 
positiva, en conjunto con la psicología de la salud, tiene el potencial de mejorar la salud mental al mismo 
tiempo que previene síntomas, riesgos y factores psicosociales (Álvarez y Rendón, 2020).

Espiritualidad
	 La espiritualidad ha sido examinada a través de dos enfoques distintos: teológico y psicológico. 
La perspectiva teológica ha dado lugar a dos conceptos principales: teología espiritual y espiritualidad. 
La teología espiritual tiene sus raíces en la revelación divina de Dios y está estrechamente vinculada a las 
creencias y prácticas religiosas. En cambio, la espiritualidad se extiende a la vida cotidiana de los individuos 
que se dedican conscientemente a lo que perciben como absoluto. Desde la psicología, la espiritualidad 
se ve como una búsqueda de lo divino, donde lo sagrado se refiere a conexiones con un poder superior, 
experiencias trascendentes en la vida diaria, llamado, vocación, satisfacción u otros aspectos que dan 
significado a la vida. Además, puede ser vista como parte de todas las prácticas que conducen hacia la 
autocomprensión y la plenitud, enriqueciendo el sentido, propósito e integración personal, sean estas 
prácticas religiosas o no (Herrera y Marchant, 2018).
	 Diversas propuestas para comprender la espiritualidad desde perspectivas no creyentes se han 
desarrollado en las últimas décadas del siglo XX y comienzos del XXI. Benavent Vallés (2003) la relaciona 
con vitalidad, sentido y bienestar. Hadot (2006) la ve como un ejercicio espiritual filosófico. Comte-
Sponville (2006) destaca la apertura al infinito del ser humano. Corbí (2007) se centra en cultivar la 

https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054


37PsicoSophia, 2025, Vol. 7, núm. 1 (junio)
https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

dimensión absoluta de la realidad. Remolina Vargas (2017) la entiende como la subjetividad que construye 
el significado de la vida. Foucault (1987) la define como la búsqueda de la verdad y la autotransformación 
(citado en Escobar Mejía et al., 2022). Según una revisión, existen escalas para evaluar la espiritualidad, 
pero a pesar de su alta confiabilidad, todavía tienen un sesgo importante: cada persona tiene percepciones 
diferentes de su espiritualidad y la forma en que alguien la perciba o la exprese puede ser muy diferente 
(Alcocer Sosa et al., 2020).
	 Ante esta dicotomía de pensamiento entre el concepto teológico y el psicológico, es necesario 
salvaguardar las creencias y prácticas cristianas sobre la espiritualidad para que no se aparten de los 
principios bíblicos. La espiritualidad cristiana se refiere explícitamente a la experiencia que la comunidad 
tiene de la persona de Cristo, que el apóstol Pablo llama "la vida según el Espíritu" (Reina Valera, 1960, 
Romanos. 8:2-17). En este sentido, puede ser definida como un estilo de vida guiado por el espíritu de 
Cristo (Bueno-Castellanos et al., 2020). La Universidad de Andrews (2011) publicó una Declaración 
sobre espiritualidad bíblica, definiéndose como el proceso de restauración divina y sanación de la relación 
quebrada entre el Dios Trino y la humanidad. Es la respuesta del corazón y la mente del hombre arrepentido 
ante el corazón y la mente del Dios amoroso (Reina Valera, 1960, 1 Corintios. 2:12-13; Romanos. 8:14). 
Esta conceptualización será adoptada en el resto del artículo al referirse a la espiritualidad.
	 Existen varios estudios que muestran que la espiritualidad desempeña un papel crucial en el 
afrontamiento de diversas enfermedades y tratamientos. Entre estos se encuentran el cáncer terminal, 
la hemodiálisis, la paraplejia, los cuidados paliativos, las cirugías, la anorexia nerviosa, la depresión y las 
enfermedades pulmonares, entre otros. Estas investigaciones, que incluyen principalmente a adultos con 
problemas de salud física, demuestran que la espiritualidad y la religión ayudan a los adultos a sobrellevar 
mejor los tratamientos, lo que aumenta las posibilidades de mejora (Moyano-Díaz y Saldías-Ortega, 
2023).
	 Otros estudios indican que la espiritualidad es esencial para lograr la salud y el bienestar de las 
personas. Su desarrollo permite a las personas alcanzar sus objetivos de vida con un pleno sentido de 
existencia. Sin embargo, aquellas que no desarrollan su espiritualidad, o lo hacen de forma incompleta, 
pueden enfrentar mayores dificultades para alcanzar la satisfacción (Alcocer Sosa et al., 2020).

Relación entre psicología positiva y espiritualidad
	 Desde finales del siglo XIX, cuando las organizaciones religiosas comenzaron a proporcionar 
asistencia y cuidado a personas enfermas a través de los primeros hospitales de salud mental, la relación 
entre psicología y espiritualidad ha evolucionado notablemente. Estas organizaciones han desempeñado 
un papel crucial en la salud pública, ofreciendo una amplia gama de servicios de apoyo en diversos países. 
Paralelamente, los profesionales de la salud mental han mostrado una mayor disposición a integrar 
la religión y la espiritualidad en sus prácticas. En 1998, la Organización Mundial de la Salud (OMS) 
reconoció oficialmente la espiritualidad como un componente fundamental de la calidad de vida. La 
Asociación Americana de Psicología (APA) respalda esta integración mediante la creación de la División 

https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054


38 PsicoSophia, 2025, Vol. 7, núm. 1 (junio)
https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

36 y la publicación del Handbook of Psychology, Religion, and Spirituality, además de mantener revistas 
especializadas en el tema. Además, guías y consideraciones sobre la importancia de la espiritualidad en 
la práctica clínica han sido publicadas por la World Psychiatric Association y la Association for Spiritual, 
Ethical, and Religious Values in Counseling (Pagán-Torres, 2022).
	 En el campo de la psicología positiva, existe una línea de investigación enfocada en las fortalezas 
y virtudes que fomentan el desarrollo humano, donde se incluye el área de la espiritualidad. Peterson 
y Seligman clasificaron estas virtudes en seis categorías principales con 24 fortalezas individuales. La 
fortaleza de la espiritualidad, entendida como la creencia y compromiso con aspectos trascendentales de 
la vida —ya sea divinos, sagrados, ideales o universales—, se sitúa dentro de la virtud de la trascendencia 
(Martínez Martí, 2006). Esta fortaleza proporciona un sentido de propósito que moldea y consuela la 
conducta humana, y se considera fundamental para el desarrollo del carácter. Investigaciones respaldan 
una correlación positiva entre la espiritualidad y diversos aspectos como la felicidad, el propósito de vida, 
el bienestar físico y psicológico, la resiliencia ante enfermedades, la capacidad de perdonar, así como la 
manifestación de la bondad y la compasión (Rodríguez López y Rodríguez Caballero, 2024).
	 La evolución de la relación entre psicología y espiritualidad y la integración de la espiritualidad en 
el marco de la psicología positiva destacan la sinergia entre ambos campos. Esta interrelación demuestra 
cómo las fortalezas espirituales, especialmente la espiritualidad, contribuyen al bienestar integral del 
individuo, subrayando la importancia de un enfoque holístico en la salud mental que considere tanto 
los aspectos psicológicos como los espirituales. A continuación, se explorará cómo la psicología positiva 
puede relacionarse e integrarse con la espiritualidad bíblica, examinando sus principios y valores comunes 
y cómo juntos pueden ofrecer una perspectiva más completa y enriquecedora del bienestar humano.

Puntos de convergencia
	 Aunque provienen de diferentes entornos y enfoques, la psicología positiva y la espiritualidad 
bíblica tienen muchos puntos en común que demuestran una conexión en sus objetivos y prácticas. 
Ambas disciplinas convergen en la idea de que el bienestar integral de la persona no solo se encuentra en 
la ausencia de enfermedad, sino en la presencia de una vida plena con propósito significativo.

Emociones positivas en el presente
	 La psicología positiva resalta la relevancia de las emociones positivas en la promoción del 
bienestar psicológico, utilizando conceptos como el "savoring" y el "flow". Según Bryant y Veroff (2017), 
el saboreo se define como la capacidad de apreciar, atender y mejorar las experiencias positivas de la vida, 
permitiendo a las personas disfrutar plenamente del momento presente. Aunque el término "saboreo" 
no se menciona explícitamente en la Biblia, los principios subyacentes de apreciación y gratitud están 
claramente presentes. 
	 Un ejemplo notable es el relato del cruce del Mar Rojo por el pueblo de Israel. Este evento marcó 
un momento de liberación y victoria, donde el pueblo pudo experimentar y saborear su nueva condición 

https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054


39PsicoSophia, 2025, Vol. 7, núm. 1 (junio)
https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

de libertad tras años de esclavitud en Egipto. Este acto de celebración y reconocimiento se alinea con 
el concepto de saboreo en psicología positiva, demostrando cómo las emociones positivas pueden ser 
vividas y apreciadas profundamente. (Éxodo: 15). El concepto de "flow", o experiencia óptima, también 
encuentra resonancia en la espiritualidad bíblica, a pesar de no ser mencionado directamente. 
	 El flow se refiere a la inmersión total en una actividad, donde la persona pierde la noción del 
tiempo debido a la concentración y el placer que encuentra en dicha actividad. En los relatos bíblicos, 
se observan momentos que reflejan este estado de flow, especialmente en las enseñanzas de Jesús. Un 
ejemplo prominente es la alimentación de los cinco mil, donde la multitud pasaba todo el día escuchando 
a Jesús hablar sobre el reino de Dios sin percatarse del paso del tiempo. Este nivel de absorción y 
compromiso con las palabras de Jesús indica un estado de flow, similar al descrito por la psicología positiva. 
	 Así, tanto el saboreo como el flow, conceptos clave en la psicología positiva, encuentran sus 
paralelos en las narrativas bíblicas, destacando la profunda conexión entre la apreciación de las experiencias 
positivas y la inmersión total en actividades significativas. (Marcos 6:33-35).

Emociones positivas en el pasado
	 La psicología positiva y la espiritualidad bíblica reconocen la importancia de las emociones positivas 
del pasado, como el perdón y la gratitud, en la promoción del bienestar emocional y espiritual. En términos 
de perdón, la psicología positiva lo define como la voluntad subjetiva de renunciar al resentimiento y al 
juicio negativo hacia aquellos que nos han hecho daño, transformando estos sentimientos en compasión 
y generosidad. Este proceso no solo reduce el estrés y la ansiedad, sino que también mejora la salud 
mental y fortalece las relaciones interpersonales (Soriano et al., 2019; Tala y Valenzuela, 2020; Beltrán-
Morillas et al., 2015).
 	 En la Biblia, una demostración notable de perdón se encuentra en la historia de Naamán en 
(Reina Valera, 1960, 2 Reyes 5), donde una niña cautiva, a pesar de haber sufrido enormemente, elige 
perdonar y ayudar a su captor. Este acto refleja cómo el perdón puede liberar a una persona del peso 
del rencor y la amargura, permitiéndole vivir en paz y armonía tanto consigo misma como con los demás 
(Worthington y Scherer, 2004). Ambas perspectivas coinciden en que el perdón beneficia no solo a 
quien es perdonado, sino también a quien perdona, promoviendo una vida más plena y saludable.
	 La gratitud, por otro lado, se aprecia en ambos enfoques como una emoción positiva que puede 
transformar nuestra percepción de la vida y nuestras relaciones. Desde la psicología positiva, la gratitud 
se entiende como la capacidad de ampliar los recuerdos de los buenos momentos vividos y dar significado 
a las acciones recibidas.
	 Esto se ha asociado con una mejora del bienestar emocional, mayor satisfacción vital, optimismo 
y una percepción aumentada de felicidad (Emmons y McCullough, 2003). En la Biblia, se encuentran 
numerosas exhortaciones a la gratitud, como en (Reina Valera,1960,1 Tesalonicenses 5:18) que nos insta 
a "dar gracias en todo", y en el (Reina Valera,1960, Salmo 100), que es un himno de acción de gracias. 

https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054


40 PsicoSophia, 2025, Vol. 7, núm. 1 (junio)
https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

Además, Jesús mismo enfatiza la importancia de la gratitud en el relato de los diez leprosos en (Reina 
Valera,1960, Lucas 17:11- 19). 
	 La práctica de la gratitud no solo fortalece las relaciones interpersonales al fomentar la empatía y 
la conexión emocional, sino que también tiene beneficios significativos para la salud mental, reduciendo 
niveles de depresión y ansiedad (Algoe y Haidt, 2009; Wood et al., 2010). Ambas perspectivas, tanto la 
espiritualidad bíblica como la psicología positiva, coinciden en que cultivar una actitud de gratitud puede 
conducir a una vida más plena y saludable.

Emociones positivas en el futuro
	 La psicología positiva y la espiritualidad bíblica comparten una visión común sobre las emociones 
positivas del futuro, especialmente en relación con el optimismo y la esperanza. En términos de optimismo, 
la psicología positiva ha demostrado que esta actitud está asociada con una mayor satisfacción vital, 
felicidad y bienestar emocional. Las personas optimistas tienden a enfrentar los desafíos con una actitud 
más resiliente y esperanzadora, lo que les permite manejar el estrés y la ansiedad de manera más efectiva 
y encontrar soluciones prácticas a los problemas (Carver et al., 2010; Puig Pérez et al., 2021). 
	 Además, estudios han encontrado que el optimismo está relacionado con una mejor salud física, 
incluyendo un sistema inmunológico más fuerte y una mayor longevidad (Scheier y Carver, 1985). En 
la Biblia, versículos como (Reina Valera, 1960, Jeremías 29:11 y Filipenses 4:8) destacan la importancia 
de mantener una perspectiva optimista y confiar en los planes de Dios, enfocándose en lo que es bueno 
y agradable a Dios. Al adoptar una actitud optimista, tanto la psicología positiva como la espiritualidad 
bíblica coinciden en que experimentamos una transformación emocional y espiritual que beneficia no 
solo a la persona que la práctica, sino también a quienes la rodean.
	 La esperanza es otra emoción positiva del futuro que se valora tanto en la psicología positiva 
como en la espiritualidad bíblica. La psicología positiva ha demostrado que la esperanza está asociada con 
una mayor satisfacción vital, felicidad y bienestar emocional. Las personas que mantienen una actitud 
esperanzadora tienden a enfrentar los desafíos con mayor resiliencia y optimismo, reduciendo el estrés y 
la ansiedad (Snyder et al., 2002). 
	 La esperanza también fomenta la motivación y la perseverancia, impulsando a las personas a 
trabajar hacia sus metas y superar los obstáculos (Snyder et al., 1991). En la Biblia, versículos como (Reina 
Valera, 1960, Salmos 37:5; Isaías 40:31) enfatizan la confianza en las promesas de Dios y la fortaleza 
que proviene de esperar en Él, proporcionando una fuente de fuerza en tiempos difíciles. Al cultivar 
una actitud de esperanza, ambas perspectivas coinciden en que experimentamos una transformación 
emocional y espiritual que nos permite vivir una vida más plena y saludable, beneficiando tanto a la 
persona que la práctica como a quienes la rodean.

Puntos de divergencia
	 Aunque hay muchos puntos en común entre la psicología positiva y la espiritualidad cristiana, 

https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054


41PsicoSophia, 2025, Vol. 7, núm. 1 (junio)
https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

también existen cuestiones divergentes. La psicología positiva ha sido criticada por Vázquez (2013), 
quien la considera una copia de la religión, ya que busca perseguir algo tan subjetivo como la felicidad. 
Este enfoque se basa en una cosmovisión similar a las ideas humanistas, que valoran las experiencias 
subjetivas y emocionales (Arias Gallegos, 2016). En contraste, la Biblia sostiene que el ser humano fue 
creado a imagen y semejanza de Dios y tiene un propósito divino (Reina Valera, 1960, Génesis. 1-2). La 
psicología positiva, por su parte, descarta la idea de que el hombre fue diseñado por Dios para funcionar 
conforme a sus propósitos (Arocha, 2016). 

La Búsqueda de la Felicidad
	 La psicología positiva presenta la búsqueda de la felicidad a través de tres caminos, cada uno 
conduciendo a una vida plena. El primer camino es una vida placentera, que consiste en buscar la mayor 
cantidad de emociones positivas, placer y momentos felices. Estos deben ser plenamente vividos en 
el presente, recordados en el pasado con perdón y gratitud, y buscados en el futuro con optimismo 
y esperanza. El segundo camino hacia la felicidad es la búsqueda de una vida comprometida, donde 
las ocupaciones, acciones, hobbies y desafíos nos absorben a tal punto que sentimos que el tiempo se 
detiene, añadiendo productivamente el sentimiento de "flow". El tercer camino es la búsqueda del sentido 
de la vida, que se encuentra al practicar el servicio a otros, obteniendo un significado que se traduce en 
felicidad (Castro Solano, 2014). Según Vera Poseck (2006), esta búsqueda de la felicidad actúa como 
un amortiguador de los trastornos mentales y una cura para el sufrimiento y otras patologías.
	 Estudios como los de Aparicio y Valentín (2021) han demostrado una relación positiva entre la 
vida devocional y la felicidad en los feligreses adventistas. Cuando las personas mantienen una devoción 
constante mediante la lectura de la Biblia y la práctica de la oración, comienzan a experimentar una 
verdadera felicidad sin buscarla explícitamente. La Biblia expone en (Reina-Valera, 1960, Eclesiastés 
12:13) “El fin de todo el discurso, es éste: Venera a Dios y guarda sus Mandamientos, porque éste es el 
todo del hombre”. La espiritualidad ofrece resultados similares a los propuestos por Seligman, tales como 
el servicio a otros, el disfrute de los momentos, el amor y la significancia, el perdón y la esperanza. 
	 Sin embargo, la psicología positiva omite la obediencia a Dios, que la Biblia presenta como el 
camino a la verdadera felicidad. La espiritualidad bíblica otorga al hombre un poder y un sentimiento de 
paz y tranquilidad que no se pueden obtener por sí mismo, ya que solo provienen de un Ser Superior. 
Algunos versículos que ilustran la bendición de la felicidad en la Biblia incluyen (Reina Valera, 1960, 
Deuteronomio 12:28) "Guarda y obedece todas estas leyes que te mando. Así, al hacer lo que es recto a 
los ojos del Señor tu Dios, te irá bien a ti y a tus hijos para siempre”, y (Reina Valera, 1960, Juan 7:38): 
"Como dice la Escritura, el que cree en mí, ríos de agua viva brotarán de su corazón".

Sentido de la Vida
	 Aunque desde tiempos antiguos, los epicúreos y los hedonistas se disputaban cuál era el sentido 
de la vida, la investigación actual aún no ha llegado a una conclusión contundente sobre esta afirmación. 

https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054


42 PsicoSophia, 2025, Vol. 7, núm. 1 (junio)
https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

Sin embargo, la psicología positiva afirma que cuando una persona potencia sus fortalezas y encuentra su 
sentido de la vida, llega a la verdadera felicidad. Desde el plano profesional, nadie debe forzar un camino 
para la búsqueda de este axioma (Park et al., 2013). La labor de la psicología positiva en la búsqueda del 
sentido de la vida del paciente es simplemente apoyarlo para que esa persona siga intentando y buscando 
su propósito, lo que le hará feliz y beneficiará su salud.
	 Para la espiritualidad bíblica, el hombre es un ser creado por Dios, y aunque fue separado del 
plan original por la intrusión del pecado, Dios le otorga un propósito y una esperanza para su futuro. Ser 
un adorador es el primer propósito de la vida según la Biblia. (Reina-Valera, 1960, Salmo 96:9,11) dice: 
“Adorad al Eterno en la hermosura de su santidad, respetadlo toda la tierra. Alégrense los cielos y gócese 
la tierra, brame el mar y su plenitud”. En (Reina Valera,1960, 1 Juan 3:23-24) se habla de continuar 
las enseñanzas de amor que Cristo enunció para adquirir sentido en la vida: “Este es su mandato: que 
creamos en el Nombre de su Hijo Jesucristo, y nos amemos unos a otros tal como él nos mandó. El que 
guarda sus Mandamientos, vive en Dios, y Dios en él. Y en esto sabemos que él vive en nosotros, por 
el Espíritu que nos ha dado”. La esperanza que presenta Dios en la Biblia es la de una tierra nueva y un 
cielo nuevo como se menciona en (Reina Valera, 1960, Juan 14:1-3, 2 Pedro 3:13 y Apocalipsis 21:1.) 
Esta esperanza va más allá de un futuro cercano, y las decisiones del hombre definirán su futuro. Así se 
completa el sentido de la vida desde el plano de la espiritualidad bíblica.

Conclusiones
	 Este artículo explora la intersección de la psicología positiva y la espiritualidad bíblica, destacando 
sus puntos en común y diferencias. Desde sus inicios, la psicología positiva se ha centrado en el estudio 
de las emociones, fortalezas y virtudes positivas que contribuyen al bienestar y la felicidad humanos. Al 
mismo tiempo, la espiritualidad bíblica proporciona un marco teológico que guía a la persona hacia una 
vida significativa y satisfactoria a través de principios y valores cristianos.
	 Las emociones positivas, ya sean presentes (savoring y flow), pasadas (perdón y gratitud) o futuras 
(optimismo y esperanza), resuenan en la espiritualidad bíblica. A través de las historias y enseñanzas de 
la Biblia, queda claro que la gratitud, el perdón y la esperanza son valores fundamentales que no sólo 
mejoran el bienestar emocional y espiritual, sino que también aumentan la resiliencia y la capacidad de 
enfrentar la adversidad.
	 Sin embargo, existen diferencias significativas. La psicología positiva se basa en una cosmovisión 
humanista y busca la felicidad maximizando las emociones positivas y participando en actividades 
significativas. En contraste, la espiritualidad bíblica afirma que la verdadera felicidad y el significado de la 
vida residen en obedecer y adorar a Dios y seguir sus mandamientos y principios.
	 A pesar de estas diferencias, es posible y enriquecedor integrar la psicología positiva en un marco 
cristiano. Los valores y principios de la psicología positiva como la gratitud, el optimismo y el perdón 
pueden verse como un complemento de los valores bíblicos, proporcionando un enfoque holístico que 
incluye la salud psicológica y espiritual. Esta integración puede proporcionar una visión más completa y 

https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054


43PsicoSophia, 2025, Vol. 7, núm. 1 (junio)
https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

ética del bienestar humano, adherirse a los principios bíblicos y promover una vida plena y significativa.
	 En resumen, la psicología positiva y la espiritualidad bíblica, si bien tienen fundamentos diferentes, 
pueden converger con el objetivo común de promover el bienestar humano general. Una combinación de 
ambos enfoques puede proporcionar una comprensión más profunda y completa del bienestar humano, 
enfatizando la importancia de considerar los aspectos psicológicos y espirituales en la búsqueda de una 
vida plena y significativa.

Referencias

Alcocer Sosa, A. C., Cid Henríquez, P. y Guerrero-Castañeda, R. F. (2020). Autotrascendencia y espiritualidad en personas adultas 		
	 mayores, reflexión para el cuidado. Enfermería Actual de Costa Rica, 40. https://doi.org/10.15517/revenf.v0i39.40800
Algoe, S. B. y Haidt, J. (2009). Witnessing excellence in action: The ‘other-praising’ emotions of elevation, gratitude, and admiration. 		
	 The Journal of Positive Psychology, 4(2), 105-127. https://doi.org/10.1080/17439760802650519
Andrade, L. B. (2022). La psicología positiva en el contexto de la psicología estadounidense. Acta Comportamentalia, 30(1), 89-119. 		
	 https://doi.org/10.32870/ac.v30i1.81393
Andrews University. (2011). A Statement on Biblical Spirituality. Seventh-day Adventist Theological Seminary, 17. 
	 https://digitalcommons.andrews.edu/sem-books/17 
Aparicio, H. y Valentín, D. (2021). Vida devocional y felicidad en los feligreses adventistas de la iglesia Libertadores del Distrito San 		
	 Martín de Porres, Lima, 2019. [Tesis de grado, Universidad Peruana Unión]. Repositorio institucional. 
	 http://repositorio.upeu.edu.pe/handle/20.500.12840/5138
Arias Gallegos, W. L. (2016). ¿Es la Psicología Positiva Presentista?: Breve revisión de las críticas a la Psicología Positiva a la luz de la 		
	 historia de la Psicología y la Epistemología. Revista Peruana de Historia de la Psicología, 2, 93-110. 
	 https://historiapsiperu.org.pe/volumen-2-enero-diciembre-2016/ 
Arocha, O. (08 de marzo de 2016). ¿Psicología o Biblia?. Coalición por el evangelio. 
	 https://www.coalicionporelevangelio.org/articulo/psicologia-o-biblia/
Beltrán-Morillas, A. M., Valor-Segura, I. y Expósito, F. (2015). El perdón ante transgresiones en las relaciones interpersonales. 		
	 Psychosocial Intervention, 24(2), 71-78. https://doi.org/10.1016/j.psi.2015.05.001
Bobgan, M., y Bobgan, D. (2009). El Fin de la Psicología Cristiana. Llamada de Medianoche.
Bryant, F. B. y Veroff, J. (2017). Saborear: un nuevo modelo de experiencia positiva. Prensa Psicológica. 
	 https://doi.org/10.4324/9781315088426
Bueno-Castellanos, M., De Souza Martins, M. y Posada-Bernal, S. (2020). Espiritualidad y estilos de vida. Cuestiones Teológicas, 47(108), 	
	 102–118. https://doi.org/10.18566/cueteo.v47n108.a06 
Campo Moraga, S. A. (2020). Desde la felicidad al bienestar: una mirada desde la psicología positiva. Revista Reflexión e Investigación 		
	 Educacional, 3(1), 137-148. https://doi.org/10.22320/reined.v3i1.4507
Carver, C. S., Scheier, M. F., y Segerstrom, S. C. (2010). Optimism. Clinical Psychology Review, 30(7), 879-889. 
	 https://doi.org/10.1016/j.cpr.2010.01.006
Castro Solano, A. (2014). Fundamentos de la Psicología Positiva. Editorial Paidós.
Contreras, F. y Esguerra, G. (2006). Psicología positiva: una nueva perspectiva en psicología. Revista Diversitas: Perspectivas en Psicología, 	
	 2(2), 311-319. https://doi.org/10.15332/s1794-9998.2006.0002.10
Emmons, R. A. y McCullough, M. E. (2003). Counting blessings versus burdens: An experimental investigation of gratitude and 		
	 subjective well-being in daily life. Journal of Personality and Social Psychology, 84(2), 377-389. 
	 https://doi.org/10.1037/0022-3514.84.2.377
Escobar Mejía, J. E., Quintero Torres, F. A. y Moncada Guzmán, C. J. (2022). Fenomenología y representaciones sociales como método 	
	 investigativo para la comprensión teológica de la espiritualidad. Cuestiones teológicas, 49(111), 190-207. 
	 https://doi.org/10.18566/cueteo.v49n111.a03
García-Álvarez, D., Soler, M. J., Achard-Braga, L. y Cobo-Rendón, R. (2020). Programa de psicología positiva sobre el bienestar 		
	 psicológico aplicado a personal educativo. Revista Electrónica Educare, 24(1), 1–24. https://doi.org/10.15359/ree.24-1.19
González Arratia López Fuentes, N. I., y Valdez Medina, J. L. (2014). Psicología positiva y bienestar. En González Arratia López Fuentes, 	
	 N. I. (Ed.). Bienestar y familia: una mirada desde la psicología positiva (pp. 23-36). UAEM.
González Valarezo, M., Piza Brugos, N. y Sánchez Cabezas, P. P. (2020). La psicología positiva como recurso en la atención del adulto 		
	 mayor. Revista Conrado, 16(72), 109-115. https://conrado.ucf.edu.cu/index.php/conrado/article/view/1206
Gutiérrez Luján, I. C. (2021). El uso de estrategias didácticas activas para el desarrollo de habilidades socioemocionales en estudiantes de 	
	 educación primaria. Revista Veritas de Difusión Científica, 2(1), 65–82. 
	 https://revistaveritas.org/index.php/veritas/article/view/10

https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054
https://doi.org/10.15517/revenf.v0i39.40800
https://doi.org/10.1080/17439760802650519
https://doi.org/10.32870/ac.v30i1.81393
https://digitalcommons.andrews.edu/sem-books/17
http://repositorio.upeu.edu.pe/handle/20.500.12840/5138
https://historiapsiperu.org.pe/volumen-2-enero-diciembre-2016/ 
https://www.coalicionporelevangelio.org/articulo/psicologia-o-biblia/
https://doi.org/10.1016/j.psi.2015.05.001
https://doi.org/10.4324/9781315088426
https://doi.org/10.18566/cueteo.v47n108.a06
https://doi.org/10.22320/reined.v3i1.4507
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2010.01.006
https://doi.org/10.15332/s1794-9998.2006.0002.10
https://doi.org/10.1037/0022-3514.84.2.377
https://doi.org/10.18566/cueteo.v49n111.a03
https://doi.org/10.15359/ree.24-1.19
https://conrado.ucf.edu.cu/index.php/conrado/article/view/1206
https://revistaveritas.org/index.php/veritas/article/view/10


44 PsicoSophia, 2025, Vol. 7, núm. 1 (junio)
https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054

Herrera, F. V. y Marchant, L. M. (2018). La espiritualidad como fortaleza humana y su relación con la construcción de sentido vital. 		
	 Algunas notas específicas para el campo educativo. CAURIENSIA. Revista anual de Ciencias Eclesiásticas, 13, 277-299. 
	 https://doi.org/10.17398/2340-4256.13.277
Martínez Martí, M. L. (2006). El estudio científico de las fortalezas trascendentales desde la psicología positiva. Clínica y salud, 17(3), 		
	 245-258. https://journals.copmadrid.org/clysa/art/b83aac23b9528732c23cc7352950e880 
Moyano-Díaz, E. y Saldías-Ortega, F. (2023). Influencia de la espiritualidad y religiosidad sobre la felicidad en adultos mayores. Psykhe, 	
	 32(2), 1-18. https://doi.org/10.7764/psykhe.2021.29435
Pagán-Torres, O. M. (2022). Abriendo nuevas puertas: Relevancia clínica de integrar la religión y la espiritualidad en la disciplina de la 		
	 psicología. Revista Puertorriqueña de Psicología, 33(2), 258–271. https://doi.org/10.55611/reps.3302.05
Park, N., Peterson, C. y Sun J. K. (2013). La psicología positiva: investigación y aplicaciones. Terapia Psicológica, 31(1), 11-19. 
	 https://teps.cl/index.php/teps/article/view/83
Puig Pérez, S., Aliño Costa, M., Duque Moreno, A., Cano López, I., Martínez López, P., Almela Zamorano, M. y García Rubio, M. J. 		
	 (2021). Optimismo disposicional y estrés: claves para promover el bienestar psicológico. Papeles del Psicólogo, 42(2), 89-99. 
	 https://doi.org/10.23923/pap.psicol2021.2953
Rodríguez López, K. Y. y Rodríguez Caballero, L. J. (2024). Aportes de la espiritualidad desde la psicología positiva: una revisión sistematizada 	
	 [Trabajo de grado de la Universidad el Bosque]. Repositorio institucional 
	 https://repositorio.unbosque.edu.co/server/api/core/bitstreams/230e8659-f776-4f37-a136-3d2d510a1960/content
Scheier, M. F. y Carver, C. S. (1985). Optimism, coping, and health: Assessment and implications of generalized outcome expectancies. 	
	 Health Psychology, 4(3), 219–247. https://doi.org/10.1037/0278-6133.4.3.219
Snyder, C. R., Harris, C., Anderson, J. R., Holleran, S. A., Irving, L. M., Sigmon, S. T. y Harney, P. (1991). The will and the ways: 		
	 Development and validation of an individual-differences measure of hope. Journal of Personality and Social Psychology, 60(4), 	
	 570-585. https://doi.org/10.1037/0022-3514.60.4.570
Snyder, C. R., Rand, K. L. y Sigmon, D. R. (2002). Hope theory: A member of the positive psychology family. Handbook of Positive 		
	 Psychology, 257-276. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199399314.013.3
Soriano, J. G., Pérez-Fuentes, M. d. C., Molero, M. d. M., Tortosa, B. M. y González, A. (2019). Beneficios de las intervenciones 		
	 psicológicas en relación al estrés y ansiedad: Revisión sistemática y metaanálisis. European Journal of Education and Psychology, 	
	 12(2), 191–206. https://doi.org/10.30552/ejep.v12i2.283
Tala, Á. y Valenzuela, J. (2020). Si quiero sanar, debería perdonar: Una revisión sobre el perdón y la salud. Revista Chilena de Neuro-		
	 Psiquiatría, 58(3), 251-258. https://www.journalofneuropsychiatry.cl/edicion.php?id=6  
Tarragona, M. (2013). Psicología positiva y terapias constructivas: una propuesta integradora. Terapia Psicológica, 31(1), 115–125. 
	 https://teps.cl/index.php/teps/article/view/91 
Vázquez, C. (2013). La psicología positiva y sus enemigos: una réplica en base a la evidencia científica. Papeles del psicólogo, 34(2), 91-115. 	
	 https://www.papelesdelpsicologo.es/resumen?pii=2233
Vera Poseck, B. (2006). Psicología Positiva: Una nueva forma de entender la Psicología. Papeles del Psicólogo, 27(1), 3-8 
	 https://www.papelesdelpsicologo.es/resumen?pii=1279
Wood, A. M., Froh, J. J. y Geraghty, A. W. A. (2010). Gratitude and well-being: A review and theoretical integration. Clinical Psychology 	
	 Review, 30(7), 890- 905. https://doi.org/10.1016/j.cpr.2010.03.005
Worthington, E. L., Jr. y Scherer, M. (2004). Forgiveness is an emotion-focused coping strategy that can reduce health 			 
	 risks and promote health resilience: Theory, review, and hypotheses. Psychology y Health, 19(3), 385-405. 
	 https://doi.org/10.1080/0887044042000196674

https://doi.org/10.37354/rpsiso.2025.7.1.054
https://doi.org/10.17398/2340-4256.13.277
https://journals.copmadrid.org/clysa/art/b83aac23b9528732c23cc7352950e880
https://doi.org/10.7764/psykhe.2021.29435
https://doi.org/10.55611/reps.3302.05
https://teps.cl/index.php/teps/article/view/83
https://doi.org/10.23923/pap.psicol2021.2953
https://repositorio.unbosque.edu.co/server/api/core/bitstreams/230e8659-f776-4f37-a136-3d2d510a1960/content
https://doi.org/10.1037/0278-6133.4.3.219
https://doi.org/10.1037/0022-3514.60.4.570
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199399314.013.3
https://doi.org/10.30552/ejep.v12i2.283
https://www.journalofneuropsychiatry.cl/edicion.php?id=6
https://teps.cl/index.php/teps/article/view/91 
https://www.papelesdelpsicologo.es/resumen?pii=2233
https://www.papelesdelpsicologo.es/resumen?pii=1279
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2010.03.005
https://doi.org/10.1080/0887044042000196674

